MENSAGEM DO PAPA LEAO XIV
PARA O XXXIV DIA MUNDIAL DO DOENTE

11 de fevereiro de 2026

“A compaixdo do samaritano: amar carregando a dor do outro”
Queridos irmaos e irmas,

O XXXIV Dia Mundial do Doente sera celebrado solenemente em Chiclayo, no Peru, a 11 de fevereiro de
2026. Para esta ocasido, quis propor novamente a imagem, sempre atual e necessaria, do bom samaritano, a
fim de redescobrirmos a beleza da caridade e a dimensdo social da compaixao, e chamar a atengédo para 0s
necessitados e para os que sofrem, como sdo os doentes.

Todos nos ja ouvimos e lemos este texto comovente de Sao Lucas (cf. Lc 10, 25-37). A um doutor da lei que
Ihe pergunta quem é o préximo a amar, Jesus responde contando uma histéria: um homem que viajava de
Jerusalém para Jericd, assaltado por ladrbes, foi abandonado quase morto; um sacerdote e um levita
passaram ao largo, mas um samaritano encheu-se de compaixao, tratou-lhe as feridas, levou-o para uma
hospedaria e pagou para que cuidassem dele. Desejei propor a reflexdo sobre esta passagem biblica com a
chave hermenéutica da Enciclica Fratelli tutti, do meu querido predecessor, Papa Francisco, na qual a
compaixao e a misericordia para com o0s necessitados ndo se reduzem a um mero esforco individual, mas
realizam-se na relacdo: com o irmdo necessitado, com aqueles que cuidam dele e, fundamentalmente, com
Deus, que nos oferece o seu amor.

1 - O dom do encontro: a alegria de oferecer proximidade e presencga.

Vivemos imersos na cultura do efémero, do imediato, da pressa, bem como do descarte e da indiferenca, que
impede de nos aproximarmos e pararmos no caminho para olhar as necessidades e 0s sofrimentos a nossa
volta. A parabola relata que o samaritano, ao ver o ferido, ndo “passou ao largo”, mas teve para ele um olhar
aberto e atento, o olhar de Jesus, que o levou a uma proximidade humana e solidaria. O samaritano «parou,
ofereceu-lhe proximidade, curou-o com as préprias maos, po6s também dinheiro do seu bolso e ocupou-se
dele. Sobretudo [...] deu-lhe o seu tempo». [1] Jesus ndo ensina quem é o préximo, mas como ser proximo,
Ou seja, como nos tornarmos nO0s mesmos proximos. [2] A este respeito, podemos afirmar, com Santo
Agostinho, que o Senhor ndo quis ensinar quem era o préximo daquele homem, mas a quem ele devia
tornar-se proximo. Na verdade, ninguém é proximo de outro enquanto ndo se aproxima voluntariamente
dele. Por isso, fez-se préximo aquele que teve misericérdia. [3]

O amor ndo € passivo, mas vai ao encontro do outro; ser proximo ndo depende da proximidade fisica ou
social, mas da decisdo de amar. Por isso, o cristdo faz-se proximo daquele que sofre, seguindo o exemplo de
Cristo, o verdadeiro Samaritano divino que se aproximou da humanidade ferida. N&o sdo meros gestos de
filantropia, mas sinais nos quais se pode perceber que a participacdo pessoal nos sofrimentos do outro
implica dar-se a si mesmo, sup@e ir mais além de satisfazer necessidades, para chegar ao ponto da nossa
pessoa ser parte do dom. [4] Esta caridade alimenta-se, necessariamente, do encontro com Cristo, que por
amor se entregou por nds. Sdo Francisco explicava-o muito bem quando, falando do seu encontro com 0s
leprosos, dizia: «O Senhor levou-me até eles» [5] porque, através deles, havia descoberto a doce alegria de
amar.


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftn1
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftn2
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftn3
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftn4
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftn5

O dom do encontro nasce do vinculo com Jesus Cristo, a quem identificamos como o0 bom samaritano que
nos trouxe a saude eterna e a quem tornamos presente quando nos inclinamos diante do irmdo ferido. Santo
Ambrosio dizia: «Visto que ninguém nos é verdadeiramente tdo proximo como aquele que curou as nossas
feridas, amemo-lo vendo nele Nosso Senhor, e amemo-lo como nosso proximo; pois ndo ha nada mais
préximo dos membros do que a cabega. E amemos também aquele que imita Cristo e quem se associa ao
sofrimento dos necessitados para a unidade do corpo». [6] Ser um no Um, na proximidade, na presenca, no
amor recebido e partilhado, e desfrutar, tal como S&o Francisco, da dogura de o ter encontrado.

2 - A missao partilhada no cuidado dos doentes.

Sdo Lucas continua dizendo que o samaritano “encheu-se de compaixdo”. Ter compaixdo implica uma
emocdo profunda, que conduz a acdo. E um sentimento que brota do interior e leva a assumir um
compromisso com o sofrimento alheio. Nesta parabola, a compaixdo € a caracteristica distintiva do amor
ativo. N&o é tedrica nem sentimental, mas traduz-se em gestos concretos: 0 samaritano aproxima-se, cura,
responsabiliza-se e cuida. Mas, atencdo, pois ele ndo o faz sozinho, individualmente: «o0 samaritano
procurou um estalajadeiro que pudesse cuidar daquele homem, como nds estamos chamados a convidar
outros e a encontrar-nos num “nés” mais forte do que a soma de pequenas individualidades». [7] Na minha
experiéncia como missionario e bispo no Peru, eu mesmo constatei como muitas pessoas partilham a
misericordia e a compaixao ao estilo do samaritano e do estalajadeiro. Familiares, vizinhos, profissionais e
agentes pastorais da salde e tantos outros que param, se aproximam, curam, carregam, acompanham e
oferecem o que tém, dando a compaixd uma dimensdo social. Esta experiéncia, que se realiza num
entrelacamento de relagdes, ultrapassa o mero compromisso individual. Assim, na Exortacdo
apostolica Dilexi te, ndo me referi apenas ao cuidado dos doentes como uma “parte importante” da misSao
da Igreja, mas como uma auténtica “a¢do eclesial” (n. 49). Nela, citei Sdo Cipriano para demonstrar como,
nessa dimensdo, podemos verificar a saude da nossa sociedade: «Esta epidemia que parece tdo horrivel e
funesta pde a prova a justica de cada um e experimenta o espirito dos homens, verificando se 0s sdos servem
aos enfermos, se 0s parentes se amam sinceramente, se 0s senhores tém piedade dos servos enfermos, se 0S
médicos ndo abandonam os doentes que imploram». [8]

No Um ser um sup8e sentirmo-nos verdadeiramente membros de um corpo no qual carregamos, segundo a
nossa propria vocacao, a compaixdo do Senhor pelo sofrimento de todos os homens [9]. Além disso, a dor
que nos comove ndo é uma dor alheia, é a dor de um membro do nosso proprio corpo, ao qual a nossa
Cabeca nos manda acudir para o bem de todos. Nesse sentido, identifica-se com a dor de Cristo e, oferecida
cristdmente, acelera o cumprimento da oracdo do préprio Salvador pela unidade de todos. [10]

3 - Movidos sempre pelo amor a Deus, para nos encontrarmos a nés mesmos e ao proximo.

No duplo mandamento — «Amaras ao Senhor, teu Deus, com todo o teu coragdo, com toda a tua alma, com
todas as tuas forgas e com todo o teu entendimento, e ao teu proximo como a ti mesmo» ( Lc 10, 27) —,
podemos reconhecer a primazia do amor a Deus e a sua direta consequéncia na forma do homem amar e se
relacionar, em todas as suas dimensdes. «O amor ao proximo € a prova tangivel da autenticidade do amor a
Deus, como atesta o Apdstolo Jodo: “A Deus nunca ninguém o viu; se nos amarmos uns aos outros, Deus
permanece em nds € o seu amor chegou a perfeicdo em nos. [...] Deus € amor, e quem permanece no amor
permanece em Deus, ¢ Deus nele” (1 Jo 4, 12.16)». [11] Embora o objeto desse amor seja distinto — Deus, o
proximo e ndés mesmos —, e, nesse sentido, possamos entendé-los como amores distintos, eles sdo sempre
inseparaveis. [12] A primazia do amor divino implica que a acdo do homem seja realizada sem interesse
pessoal ou recompensa, mas como manifestagdo de um amor que transcende as normas rituais e se traduz
num culto auténtico: servir o proximo é amar a Deus na pratica. [13]

Esta dimensdo também nos permite contrastar o que significa amar-se a si mesmo. Implica afastar de nés o
interesse de basear a nossa autoestima ou o sentido da nossa prépria dignidade em estere6tipos de sucesso,
carreira, posicdo ou linhagem, [14] recuperando pelo contréario a nossa propria posicdo diante de Deus e do
irmdo. Bento X V1 dizia que «de natureza espiritual, a criatura humana realiza-se nas relagdes interpessoais:

N


https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftn6
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftn7
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/apost_exhortations/documents/20251004-dilexi-te.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/apost_exhortations/documents/20251004-dilexi-te.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftn8
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftn9
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftn10
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftn11
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftn12
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftn13
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftn14
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt.html

quanto mais as vive de forma auténtica, tanto mais amadurece a prépria identidade pessoal. N&o é isolando-
se que o0 homem se valoriza a si mesmo, mas relacionando-se com os outros e com Deus». [15]

Queridos irmédos e irmas, «o verdadeiro remédio para as feridas da humanidade é um estilo de vida baseado
no amor fraterno, que tem as suas raizes no amor de Deus». [16] Desejo vivamente que nunca falte no nosso
estilo de vida cristdo esta dimensdo fraterna, “samaritana”, inclusiva, corajosa, comprometida e solidaria,
que tem a sua raiz mais intima na nossa unido com Deus, na fé em Jesus Cristo. Inflamados por esse amor
divino, poderemos realmente entregar-nos em favor de todos os que sofrem, especialmente dos nossos
irmé&os doentes, idosos e aflitos.

Elevemos a nossa oracdo a Bem-Aventurada Virgem Maria, Saude dos Enfermos, pedindo a sua ajuda por
todos aqueles gue sofrem e que precisam de compaixdo, escuta e consolo, e supliquemos a sua intercesséo
com esta antiga oracdo, que se rezava em familia, pelos que vivem na doenca e na dor:

Doce Mée, ndo vos afasteis,
vossos olhos de mim néo aparteis.
Vinde comigo por todo o caminho,
e nunca me deixeis sozinho.

Ja que me protegeis tanto

como uma verdadeira Mae,

fazei com que me abencoem o Pai,
o Filho e o Espirito Santo.

Concedo de coragdo a minha béngéo apostdlica a todos os doentes, as suas familias e aos que cuidam deles;
também aos profissionais e agentes da pastoral da salde e, muito especialmente, aos que participam neste
Dia Mundial do Doente.

w

Vaticano, 13 de janeiro de 2026

LEAO PP. XIV

[1] Francisco, Carta enc. Fratelli tutti (3 de outubro de 2020), 63.

[2] Cf. ibid., 80-82.

[3] Cf. Santo Agostinho, Serméo 171, 2; 179 A, 7.

[4] Cf. Bento XVI, Carta enc. Deus caritas est (25 de dezembro de 2005), 34; Jodo Paulo I, Carta ap. Salvifici
doloris (11 de fevereiro de 1984), 28.

[5] Séo Francisco de Assis, Testamento 2: Fontes Franciscanas, 110.

[6] Santo Ambrésio, Tratado sobre o Evangelho de Sdo Lucas VII, 84.

[7] Francisco, Carta enc. Fratelli tutti (3 de outubro de 2020), 78.

[8] Sé&o Cipriano, De mortalitate, 16.

[9] Cf. S&o Jodo Paulo I, Carta ap. Salvifici doloris (11 de fevereiro de 1984), 24.

[10] Cf. ibid., 31.
[11] Exort. ap. Dilexi te (4 de outubro de 2025), 26.
[12] Cf. ibid.

[13] Francisco, Carta enc. Fratelli tutti (3 de outubro de 2020), 79.

[14] Cf. ibid., 101.

[15] Bento X VI, Carta enc. Caritas in veritate (29 de junho de 2009), 53.

[16] Francisco, Mensagem aos participantes do 33° Festival Internacional da Juventude, Medjugorje, 1-6 de agosto
de 2022 (2 de agosto de 2022).



https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftn15
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftn16
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftnref1
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftnref2
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftnref3
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftnref4
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_letters/1984/documents/hf_jp-ii_apl_11021984_salvifici-doloris.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_letters/1984/documents/hf_jp-ii_apl_11021984_salvifici-doloris.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftnref5
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftnref6
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftnref7
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/apost_exhortations/documents/20251004-dilexi-te.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftnref8
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftnref9
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_letters/1984/documents/hf_jp-ii_apl_11021984_salvifici-doloris.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftnref10
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_letters/1984/documents/hf_jp-ii_apl_11021984_salvifici-doloris.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftnref11
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/apost_exhortations/documents/20251004-dilexi-te.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftnref12
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/apost_exhortations/documents/20251004-dilexi-te.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftnref13
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftnref14
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftnref15
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftnref16
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2022/documents/20220716-messaggio-festival-gioventu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2022/documents/20220716-messaggio-festival-gioventu.html

